# منهجية القرآن الكريم فهي التعامل مع الآخر

وأثرها في الشهود الحضاري للأمة المسلمة **رؤية قرآنية** 



دَا*زُالبَثِيْرِ* لِلثَقَافَةِ وَالعُلُومُ **د. رمضان خمیس** کلیة الشریعة جامعة قطر

منهجية القرآن الكريم في التعامل مع الآخر وأثرها في الشهود الحضاري للأمة المسلمة



اسم الكتاب: منهجية القرآن الكريم

التأليف: د. رمضان خميس

موضوع الكتاب: إسلامي

عدد الصفحات: 44 صفحة

عدد الملازم: 2.75 ملازم

مقاس الكتاب: 14x20

عدد الطبعات: الطبعة الأولى

رقم الإيداع: 27075 / 2021

الترقيم الدولي: 4 - 921 - 278 - 977 - 978



لِلْتَقَافَةِ وَالْعُـالُومُ يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع، والتصوير، والنقل، والترجمة، والتسجيل المرئي والمسموع والحاسوبي، 01152806533 - 01012355714 وغيرها من الحقوق إلا بإذن خطى من الدار.



elbasheer.marketing@gmail.com elbasheernashr@gmail.com

# منهجية القرآن الكريم في التعامل مع الآخر

وأثرها في الشهود الحضاري للأمة المسلمة **رؤية قرآنية** 

بقلم

د. رمضان خمیس

كلية الشريعة - جامعة قطر



وَالْهُ

#### مُقَّلِظُ مِّنْ

## 

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله محمد عليه وآله وصحبه ومن والاه، وبعد،،،

فمنهجية القرآن الكريم في التعامل مع الآخر من الأمور اللافتة التي توجب النظر والتأمل خاصة في ظل تهمة غير المسلمين لهم في هذه الأعصار أنهم سبب التفسخ الإنساني والعنف البشري، على خلاف واقع منهجيات القرآن الكريم؛ لذا كان البحث في تأسيس هذه المنهجية وإبرازها والنقلة بها من التأصيل إلى التنزيل، ومن الوعي إلى السعي، ومن الإدراك إلى الحراك مهمة تستحق التوفر.

وقد غَني القرآن الكريم غنى ظاهر بالجوانب الإنسانية المشتركة التي يمكن البناء عليها والعمل بها في عالمنا المعاصر.

#### أولا أهمية الموضوع وأسباب اختياره:

تبدو أهمية الموضوع من خلال النقاط الآتية:

- ١- تقديم صورة حقة للتعامل القرآن الكريم مع غير المسلمين، مبنية
  على التتبع والرصد الذي ينتج منهجية متكاملة.
- اليوم الذي غابت عنه صورة النظرة القرآنية الصادقة للإنسان كل الإنسان، والرغبة في تقديم هذه الصورة المشرقة لنظرة القرآن إلى الآخر.

٣- بيان أثر تطبيق منهجية القرآن وبنائه على المشترك الإنساني في الشهود الحضارى للأمة المسلمة.

#### أسباب الدراسة

ولدراسة هذه القضية أسباب دفعتني إليها، منها:

- 1- تأكيد أن المرجعية العليا للمسلمين في تصوراتهم ومنطلقاتهم، ومعاشهم، ومعادهم، هي القرآن الكريم، يفيدون منه حُكمَه في كل قضية، وفصله في كل مسألة.
- Y- أثر غياب هذه المرجعية من أذهان بعض المسلمين في الهزيمة النفسية، والتراجع الفكري، وبدئهم من الصفر، دون الإفادة من عطاء القرآن وهديه مما يوفر عليهم تجارب بشرية ثبت فشلها حتى عند أصحابها.
- حاجة لبشرية إلى التعرف الواعي على الإسلام ومنهجيات القرآن
  خاصة في القواسم المشتركة.

#### ثانيا مشكلة البحث:

تدور مشكلة البحث حول بيان منهجية القرآن الكريم في التعامل مع الآخر وما يترتب على ذلك من صلاح للبشرية وشهود للأمة المسلمة.

#### ثالثا أسئلة البحث:

السؤال الأساس لهذه الدراسة هو: هل عني القرآن الكريم بالتعامل مع غير المسلمين في عرض دعوته، أو في العيش الإنساني المشترك؟ وما هذه المنهجية التي اتبعها؟ وما أثر ذلك على البشرية وعلى المسلمين من حيث الشهود الحضاري؟.

#### رابعا أهداف الدراسة:

يمكن حصر أهداف الدراسة من خلال الإجابة على الأسئلة السابقة خامساً: حدود الدراسة:

تقتصر الدراسة على حصر الآيات التي تتناول كيفية التعامل مع الآخر فكرا أو عقيدة أو موقعا، وتمضي على المنهج الموضوعي الوسيط، الذي يسعى إلى حصر الآيات الجامعة للصورة القرآنية الشاملة عن توصيف وتوظيف القصد القرآني في إنهاض الأمة والاستعانة على فهم ذلك بالتفاسير المعتمدة، والعلوم الإنسانية المتاحة، حسب الطاقة البشرية.

# سادساً: منهج البحث وأداته:

يستخدم الباحث المنهج الاستقرائي والاستنباطي، حسب طبيعة التناول، وكانت أداته جمع الآيات ذات الصلة بالموضوع، وتحليلها، واستنباط معالم الفكرة وملامحها؛ اعتمادا على ما كتبه علماء التفسير واللغة، وما يدعم ذلك من ومضات السنة النبوية المطهرة، وما يخدم

هدف البحث من الدراسات الإنسانية، دون الإفراط في الشروح؛ حرصا على عدم خروج البحث عن مساره.

وحرَصت على جمع الآيات المتعلقة بالموضوع ، ثم فرزها من حيث أجمعُها للقضية، ورتبتها من حيث المكيةُ والمدنيةُ، حتى تعطي صورة كاملة عن القضية -والزمن جزء من رسم تلك الصورة الصادقة، وتنزيلها على الأحداث المدروسة قدر طاقتي، وحرَصت على أن تكون العناصر المعنونة من صميم الآيات القرآنية؛ جريا على المعتمد من المناهج في هذا اللون من ألوان التفسير الموضوعي((۱))، أما في الشرح والاستنباط، فأفدت من كتب التفسير في كل المدارس من مأثور ورأي، فمررت على مدارس متعددة وألوان متباينة، زمانا، ومكانا، واتجاها، ومنهاجا، وفكرا، كما أفدت من السنة، وهي الشارح المُبين والمُبين لآيات القرآن الكريم، وأفدت مما قدمه الجهد البشري من دراسات إنسانية أو عربية في هذا الصدد، حسب الطاقة والوسع، وحسب طبيعة الدراسة.

#### كها حرصت على:

١- عزو الآيات القرآنية إلى مواضعها من المصحف الشريف.

٢- تخريج الأحاديث من مظانها الحديثية.

٣- توثيق الأقوال والآثار بإرجاعها إلى مصادرها الأصلية.

<sup>(</sup>۱) انظر: المدخل إلى التفسير الموضوعي، لأستاذنا د عبد الستار فتح الله سعيد ط:دار التوزيع والنشر الإسلامية، ط: الثانية، ١٤١١هـ، ١٩٩١م، ص ٢٠٠٥٩.

وأتصور أن تكون الدراسة في النقاط الآتية:

المقدمة: وفيها أهمية الموضوع وأسباب اختياره

المبحث الأول: ملامح منهجية القرآن الكريم في التعامل مع الآخر المبحث الثاني: أثر منهجية القرآن الكريم في التعامل مع الآخر على الشهود الحضارى والعمران.

الخاتمة

أهم المصادر والمراجع

فهرس الموضوعات

والله وحده خير مسؤول ومأمول

\*\*\*

## المبحث الأول

#### ملامح منهجية القرآن الكريم في التعامل مع الآخر

المتأمل لمنهجيات القرآن الكريم والمتدبر لآياته يجد بوضوح أن له منهجياتٍ مطردةً، لها ملامح واضحة في التعامل مع كثير من المشكلات، بل في كثير من القضايا، وقد يرى القارئ أن موقف القرآن من القضايا موقف عابر، أو حديثه حديث خاطف، لكنه عندما يتأمل تدبرا ويقف معه متأملا يدرك أنها منهجيات ثابتة، ومعالم راسخة، وبالتتبع والرصد يتأكد الباحث والدارس من ثبات هذه المنهجيات واطرادها، ومن تلك المنهجيات: منهجية القرآن الكريم في التعامل مع الآخر بغض النظر عن: مَنْ يكون هذا الآخر سواء كان من المخالف في العقيدة أو في التعامل أو في الموقف أو الموقع، وبدت منهجيته مطردة ثابتة شأن القرآن الكريم في منهجياته، أذكر هذا من موقع عملي وميداني ملموس؛ فلقد عُنيت برصد عدد من منهجيات القرآن الكريم سواء في بحوث خاصة بي، أو في إشرافي على رسائل الماجستير؛ فقد كتبت حول: منهجية القرآن لكريم في التعامل مع المنافقين، ومنهجية القرآن الكريم في غرس قيم الجال في الإنسان، والاستبداد السياسي والإرهاب إشكالية العلاقة ومنهجية العلاج، وكلها بحوث لمؤتمرات علمية محكمة، أو في إشرافي على بعضها

مثل: المنهاج القرآني في مواجهة الفساد المالي، والمنهاج القرآني في البناء الأخلاقي للإنسان وتطبيقاته على رواد مراكز التحفيظ في دولة قطر، وثلاثتها رسائل ماجستير، أشرفت عليها في كلية الشريعة والدراسات الإسلامية في جامعة قطر وبان لي من التتبع الراصد والنظر الراقب لملامح منهجيات القرآن ثبات تلك المنهجيات في كل قضية على حدة، وهذا ما دعاني للكتابة في هذه الزاوية من زوايا المنهجيات.

#### بين يدي المنهجية

وقبل الحديث عن ملامح تلك المنهجية أرى من الضروري بيان بعض النقاط التي سيترتب عليها ظهور ملامح تلك المنهجية ومن هذه النقاط ما يأتى:

## ١- نظرة القرآن الكريم إلى الآخر

جاء القرآن الكريم والكون مشحون بثقافات متباينة، وأفكار متعددة، وكل يعتقد صحة ما لديه، ويحرص على بقائه ورواجه، بل يدعي أنه الأصح دينا، والأعلى يقينا، وكما قال القرآن الكريم: ﴿.. كُلُ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾، [الروم: ٣٢].

وكان واضحا منذ بداية نزول القرآن الكريم أنه يعترف بوجود الآخر، ويسعى إلى التعامل معه ليس على مستوى الأشخاص فحسب، بل على مستوى الواقع كل الواقع، فمثلا جاء القرآن والرق ضارب أطنابه وغارس أوتاده، والحياة العربية مليئة به قائمة عليه، فلم يتنكر القرآن الكريم لهذا الواقع بل سعى إلى إحسان توظيفه، وأول

هذا التوظيف: إحسان التعامل معه؛ فنرى قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا خَطَّا فَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا خَطَّا فَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنة وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةُ إِلَى أَهْ لِهِ ۚ إِلَّا أَن يَصَدَّقُوا فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوٍّ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنةٍ وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوٍّ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ مُسَلِّمَةً إِلَى أَهْ لِهِ وَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ مُسَلِّمَةً إِلَى أَهْ لِهِ وَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ مَن اللهِ مَيْنَقُ فَدِيةً مُسَلِّمَةً إِلَى أَهْ لِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مَن اللهِ مُن اللهِ عَمَا لَهُ عَلِيهًا حَكِيمًا اللهِ ﴿ وَكَانَ النَّسَاء: ٩٢].

قال ابن أبي عادل الحنبلي: (والكفارة تكون بإعتاق رقبة مؤمنة سواء كان المقتول مسلما أو معاهدا، رجلا أو امرأة، حرا كان أو عبدا، وتكون في مال القاتل)(١)

فالتعامل هنا مبني على نظرة سليمة صحيحة إلى الآخر بغض النظر عن موقعه أو موقفه، رجلا كان أو امرأة، مسلما كان أم ذميا، حرا كان أم عبدا؛ لأنه في الغاية: إنسان.

ومن روائع الزمخشري هنا بيانه للحكمة في التعبير بالإعتاق بقوله: (لما أخرج نفسا مؤمنة عن جملة الأحياء لزمه أن يدخل نفساً مثلها في جملة الأحرار، لأنّ إطلاقها من قيد الرق كإحيائها؛ من قبل أن الرقيق ممنوع من تصرف الأحرار)(٢)

<sup>(</sup>١) اللباب في علوم الكتاب: ٦/ ٥٦٨.

<sup>(</sup>٢) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (١/ ٥٤٩.

كها تعامل القرآن الكريم مع شربهم للخمر وتدرج في تحريمه في مراحله المعروفة؛ فمن أول ما نزل في الخمر قوله تعالى: ﴿وَمِن ثُمَرَتِ النَّخِيلِ وَٱلْأَعْنَابِ نَنَّخِدُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا ۗ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾، [النحل: ٦٧].

ثم نزل قوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِمَ ۚ إِثْمُ اللَّهُ مَنْ فَعُهِمَ ۗ وَالْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِمَ ۚ إِثْمُهُمَ آَكَ بَرُ مِن نَفْعِهِمَ ۗ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلُ ٱلْمَعُونَ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيْتِ لَعَلَّكُمْ تَنَفَكُرُونَ ﴿ اللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيْتِ لَعَلَّكُمْ تَنَفَكُرُونَ ﴿ اللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيْتِ لَعَلَّكُمْ تَنَفَكُمُ تَنَفَكُمُ وَنَا اللَّهُ لَكُمُ الْأَيْتِ لَعَلَّكُمْ مَ تَنَفَكُرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ لَلْهُ لَكُمْ اللَّهُ لَلْهُ لَلْهُ اللَّهُ لَلْكُمْ اللَّهُ لَلْهُ لَلَّهُ لَلْمُ لَا لَهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَلْهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَلْكُمْ اللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَلَّهُ اللَّهُ لَلْهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَلْهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَلْكُمْ اللَّهُ لَلْكُونَ اللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَلْهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَلْمُ اللَّهُ لَلْ لَهُ مَا لَهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَاللَّهُ اللَّهُ لَا لَكُمْ اللَّهُ لَلْهُ لَلْلِكُونَ لَلْكُونَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَكُمْ اللَّهُ لَا لَا لَهُ لَلْكُونُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَكُونُ لَا لِكُلَّ لِللَّهُ لَا لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لِلللَّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَلْكُونَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لِلْكُلَّالِكُ لِللَّهُ لَا لِلْكُلِّلِكُ لِلْلَّهُ لَا لِلللَّهُ لَا لَهُ لَا لِلْكُلَّا لِلْكَالِكُ لِللَّهُ لِلَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلْكُلِّلِكُ لِلللَّهُ لِلْلّلِلْكُلِيلِ لَهُ لَا لِللَّهُ لِلْلَّهُ لِلْلَّهُ لَلْكُولِلْلَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَلَّهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَلْكُلَّالِلْكُولِلْلِلْكُلِلْكُولِ لَا لَهُ لَا لَهُ لَاللَّهُ لَلّهُ لَلْلَّهُ لَا لَهُ لَا لَا لَا لَاللَّهُ لَا لَا لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَلْكُولُ لَا لَا لَا لَاللَّهُ لَا لَا لَا لَاللَّهُ لَا لَا لَاللَّهُ لِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلَّالِلْكُولِلْلَّالِلْلِلْلِ

ثم قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقَرَبُواْ الصَّلَوْةَ وَأَنتُمْ سُكَرَىٰ حَقَى تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِى سَبِيلٍ حَقَّى تَغْلَيلُواْ وَإِن كُننُمُ مَّنَ الْعَابِطِ أَوْ لَكَمَسُنُمُ ٱلنِّسَاءَ فَلَمُ مَّنَ الْعَابِطِ أَوْ لَكَمَسُنُمُ ٱلنِّسَاءَ فَلَمْ يَجَدُواْ مَا عَفُواً مَا عَفُواً صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَفُواً عَفُورًا ﴿ اللّهِ اللهَ كَانَ عَفُواً عَفُورًا ﴿ اللهَ اللهَ اللهَ كَانَ عَفُواً عَفُورًا ﴿ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ عَفُواً عَفُورًا ﴿ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ عَنْ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ عَفُواً اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

ثم قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِنَّمَا ٱلْخَمَّرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَضَابُ وَٱلْأَزْلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ أَنْ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَمَرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوْةِ فَهَلَ ٱنْهُم مُّنَهُونَ ﴿ أَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَعَنِ

لقد امتن الله على الناس بأن اتخذوا سكرا من الثمرات التي خلقها لهم، ثم إن الله لم يهمل رحمته بالناس حتى في حملهم على مصالحهم

فجاءهم في ذلك بالتدريج، فقيل: إن آية سورة البقرة هذه هي أول آية آذنت بها في الخمر من علة التحريم، ..، فيكون وصفها بها فيها من الإثم والمنفعة تنبيها لهم، إذ كانوا لا يذكرون إلا محاسنها فيكون تهيئة لهم إلى ما سيرد من التحريم، قال البغوى:إنه لما نزلت هذه الآية ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله تقدم في تحريم الخمر» أي ابتدأ يهيئ تحريمها يقال: تقدمت إليك في كذا أي عرضت عليك، وفي «تفسير ابن كثير »: أنها ممهدة لتحريم الخمر على البتات ولم تكن مصرحة بل معرضة أي معرضة بالكف عن شربها تنزها. وجمهور المفسرين على أن هذه الآية نزلت قبل آية سورة النساء وقبل آية سورة المائدة، وهذا رأى عمر بن الخطاب كما روى أبو داود، وروى أيضا عن ابن عباس أنه رأى أن آية المائدة نسخت ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقَرَبُوا ٱلصَّكَلَوٰةَ وَأَنتُمْ شُكَرَىٰ ﴾ [النساء: ٤٣] ، ونسخت آية يسئلونك عن الخمر والميسر، ونسب لابن عمر والشعبي ومجاهد وقتادة والربيع بن أنس وعبد الرحمن بن زين بن أسلم.

وذهب بعض المفسرين إلى أن آية البقرة هذه ثبت بها تحريم الخمر فتكون هذه الآية عندهم نازلة بعد آية سورة النساء يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى وإذ كانت سورة البقرة قد نزلت قبل سورة النساء وسورة المائدة، فيجيء على قول هؤلاء أن هذه الآية نزلت بعد نزول سورة البقرة وأنها وضعت هنا إلحاقا بالقضايا التي حكى سؤالهم عنها. وأن معنى فيهما إثم كبير في تعاطيهما بشرب أحدهما

واللعب بالآخر ذنب عظيم، وهذا هو الأظهر من الآية إذ وصف الإثم فيها بوصف كبير فلا تكون آية سورة العقود إلا مؤكدة للتحريم ونصا عليه لأن ما في آيتنا هذه من ذكر المنافع ما قد يتأوله المتأولون بالعذر في شربها)(١)

وتلك طريقة القرآن الكريم ومنهجيته في المعالجة للواقع الذي يتعامل معه ولا يغمض عينيه عنه، (فهاذا صنع المنهج الرباني لمقاومة هذه الظاهرة المتغلغلة؟ ماذا صنع لمكافحة هذه الآفة، التي لا يقوم معها مجتمع جاد صالح مستقيم واع أبدا؟ ماذا صنع ليقف في وجه عادة أصيلة قديمة، تتعلق بها تقاليد اجتهاعية كها تتعلق بها مصالح اقتصادية؟

لقد عالج المنهج الرباني هذا كله ببضع آيات من القرآن وعلى مراحل، وفي رفق وتؤدة. وكسب المعركة.

دون حرب. ودون تضحيات. ودون إراقة دماء.. والذي أريق فقط هو دنان الخمر وزقاقها وجرعات منها كانت في أفواه الشاربين - حين سمعوا آية التحريم - فمجوها من أفواههم. ولم يبلعوها. كما سيجيء! في مكة - حيث لم يكن للإسلام دولة ولا سلطان.. إلا سلطان القرآن وردت في القرآن المكي تلميحة سريعة إلى نظرة الإسلام للخمر. تدرك من ثنايا العبارة. وهي مجرد إشارة: جاء في سورة النحل: «ومن ثمرات النخيل والأعناب تتخذون منه سكرا ورزقا حسنا».. فوضع «السكر»

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢/ ٣٤٠).

وهو الشراب المسكر الذي كانوا يتخذونه من ثمرات النخيل والأعناب، في مقابل الرزق الحسن! ملمحا بهذا التقابل إلى أن السكر شيء. والرزق الحسن» شيء آخر.. وكانت مجرد لمسة من بعيد للضمير المسلم الوليد! ولكن عادة الشراب، أو تقليد الشراب- بمعنى أدق- فقد كان أعمق من عادة فردية. كان تقليدا اجتهاعيا، له جذور اقتصادية.. كان أعمق من أن تؤثر فيه هذه اللمسة السريعة البعيدة..

وفي المدينة حيث قامت للإسلام دولة وكان له سلطان. لم يلجأ إلى تحريم الخمر بقوة الدولة وسيف السلطان. إنها كان أولا سلطان القرآن. وبدأ المنهج عمله في رفق وفي يسر، وفي خبرة بالنفس البشرية، والأوضاع الاجتهاعية.. بدأ المنهج عمله في رفق وفي يسر، وفي خبرة بالنفس البشرية، والأوضاع الاجتهاعية.. بدأ بآية البقرة ردا على أسئلة تدل على فجر اليقظة في الضمير المسلم ضد الخمر والميسر: «يسئلونك عن الخمر والميسر. قل: في الضمير، ومنافع للناس.. وإثمها أكبر من نفعها..»(١)

وهنا يبدو تعامل القرآن الكريم مع هذا الواقع الذي شمل الرق والعبودية، وشرب الخمر على أساس أن التعامل معه بمنهجية واضحة خطوة على طريق إصلاحه.

وهكذا تعامل القرآن الكريم مع واقع معيش فاعترف بوجوده وسعى على بينة إلى تغييره.

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن: (٢/ ٦٦٥)

## ٢- خطابات القرآن الكريم

المتأمل للخطاب القرآني على طول القرآن الكريم وعرضه يجد تنوعا وتناسقا بديعا، يتجاوز الأشخاص والمواقف فنجد الخطابات: (يا أيها الناس، يا أيها الذين آمنوا، يا أهل الكتاب، يا أيها الإنسان، يا أيها الكافرون، يا أيها النبي، يا أيها الرسول، يا أيها الملأ، يا نساء النبي، يا أيها الذين هادوا، يا أيها الذين كفروا).

وبهذا تنوعت خطابات القرآن الكريم لتشمل المسلم وأهل الكتاب والكافر، وتتنوع لتتعامل مع الإنسان كل الإنسان، بغض النظر عن دينه أو عقيدته، وفي ذلك من سعة التعامل مع الآخر ما فيه.

# ٣- حرص القرآن الكريم على تبيان قضاياه لغير المسلمين

نجد هذا واضحا جليا في عرض القرآن الكريم لقضايا التوحيد والعقيدة ومباحث الإيهان في صور متعددة وبأساليب متنوعة، وحرص القرآن الكريم على الإقناع والبرهنة، بلفت النظر إلى السهاء وما فيها والأرض وما عليها.

ومن هنا كثرت الاستدلالات في القرآن الكريم وكثرت الأوامر الداعية إلى السير والنظر والتأمل والتفكر في آثار الله تعالى وآلائه.

# ٤- أدلة القرآن الكريم الإقناعية وأثرها في قناعة الآخر

أما أدلة القرآن الكريم الإقناعية فتنوعت وتعددت؛ حرصا على التلاقى بينه وبين الآخر، وكسبا له، وسعيا إلى إنزاله إلى البدهيات

العقلية والمسلمات المنطقية التي لا ينكرها العقل السوي والفكر الصفي فلفت النظر إلى السماء وما حوت والأرض وما وعت، ودعا إلى السير والنظر والتأمل والفكر لينتقل الإنسان من المشهود إلى المفقود وليقيس ما لم يعرف على ما عرف، فقدَّر العقل، واحترم الاختلاف، واعترف بمنازع البشر وثقافتهم وأثرها فيهم ؛ ولذا أخذهم إلى مساحته رويدا رويدا، حتى أقروا بسلطانه وخضعوا لبرهانه، وسلموا له تسليم المقر الواثق والمحب الوامق.

#### أهم ملامح تلك المنهجية:

وبعد هذه التطوافة السريعة يمكننا أن نرصد ملامح المنهجية القرآنية في التعامل مع الآخر في النقاط الآتية؟

١- الاعتراف بوجود الآخر بغض النظر عن الموقع أو الموقف.

بدا هذا الاعتراف في حديثه عن أديانهم وأعرافهم وتقاليدهم حديث الانفتاح لا الانغلاق؛ فسمى سلوكهم الخاطئ في العبادة دينا، فقال تعالى: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلۡكَوْوَنَ ﴾ لاَ أَعَبُدُ مَا تَعَبُدُونَ ﴾ وَلاَ أَناعُ عَلِدُونَ مَا أَعَبُدُ وَلَا أَناعُ عَلِدُونَ مَا أَعَبُدُ وَلَا أَناعُ عَلِدُونَ مَا أَعَبُدُ ﴿ وَلِي دِينِ ﴿ وَلاَ أَنَا عَالِدٌ مَا عَبَدُونَ مَا الكافرون].

 يقول صاحب التحرير والتنوير: (تذييل وفذلكة للكلام السابق بها فيه من التأكيدات، وقد أرسل هذا الكلام إرسال المثل وهو أجمع وأوجز من قول قيس بن الخطيم:

## نحن بها عندنا وأنت بها عندك راض والرأي مختلف

... وقدم في كلتا الجملتين المسند على المسند إليه ليفيد قصر المسند إليه على المسند، أي دينكم مقصور على الكون بأنه لكم لا يتجاوزكم إلى الكون لي، وديني مقصور على الكون بأنه لا يتجاوزني إلى كونه لكم، أي لأنهم محقق عدم إسلامهم. فالقصر قصر إفراد، واللام في الموضعين لشبه الملك وهو الاختصاص أو الاستحقاق.

والدين: العقيدة والملة، وهو معلومات وعقائد يعتقدها المرء فتجري أعماله على مقتضاها، فلذلك سمي دينا لأن أصل معنى الدين المعاملة والجزاء.)(١)

#### ٢- الحرص على التعامل مع الآخر

ومن حرص القرآن الكريم على التعامل مع الآخر أن عرض عليه قضاياه عرضا لائقا بالقبول من خلال الحديث عن المسلمات البدهية، والأدلة الإقناعية حتى في أدق المسائل، وأعظم القضايا وأخطرها، مثل قضايا العقيدة والألوهية فنراه مثلا يبرهن له في قضايا العقيدة بقوله: ﴿

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٣٠/ ٥٨٤.

لَوْكَانَ فِي مَا عَالِمَةٌ إِلَّا ٱللهُ لَفَسَدَتَا فَشَبْحَنَ ٱللهِ رَبِّ ٱلْعَرْضِ عَمَّا يَصِفُونَ اللهَ لَا كُنُوكُ عَمَّا يَفِعُلُ وَهُمْ يُشْتَلُونَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهِ رَبِّ ٱلْعَرْضِ عَمَّا يَفَعْلُ وَهُمْ يُشْتَلُونَ اللهَ اللهَ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

يقول تعالى: بل ﴿ اَتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ عَ اَلِهَةً قُلْ ﴾ يا محمد: ﴿ هَاتُواْ مِن دُونِهِ عَ الْهَا فَ قُلْ ﴾ يا محمد: ﴿ هَاتُواْ مُرَهُ هَانَكُورُ ﴾ أي: دليلكم على ما تقولون، ﴿ هَلْذَا ذِكْرُ مَن مَّعِي ﴾ يعني: القرآن، ﴿ وَذِكْرُ مَن قَبْلِ ﴾ يعني: الكتب المتقدمة على خلاف ما تقولون وتزعمون، فكل كتاب أنزل على كل نبي أرسل، ناطق بأنه لا إله إلا الله، ولكن أنتم أيها المشركون لا تعلمون الحق، فأنتم معرضون عنه؛ ولهذا قال: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلّا نُوجِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ, لَا إِلَهَ إِلّا أَنَا وَنِ الرَّحْمَنِ عَالِيهَ أَنَهُ مِن رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن وَالرَحْوِف ؟ وَالزخوف ؟ وَالزخوف ؟ ] (١)

والإشارة في قوله تعالى هذا ذكر من معي إلى مقدر في الذهن يفسره الخبر.

والمقصود من الإشارة تمييزه وإعلانه بحيث لا يستطيع المخاطب المغالطة فيه ولا في مضمونه، كقوله تعالى: ﴿ هَلَاَ خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱللَّهِ مَا ذُونِيهِ ﴾ في سورة لقهان [١١]، أي أن كتب الذكر

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر:(٥/ ٣٣٧.

أي الكتب الدينية في متناول الناس فانظروا هل تجدون في أحد منها أن لله شركاء وأن الله آذنا باتخاذهم آلهة. )(١)

وفي الدلالة على البعث والنشور يبرهن بصورة منطقية بسيطة: ﴿ يَوْمَ نَطْوِى ٱلسَّكَمَآءَ كَطَيِّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبُّ كَمَا بَدَأْنَاۤ أَوَّلَ خَلْقِ نُعِيدُهُۥ وَعَدًا عَلَيْنَاۤ إِنَّا كُنَا فَعِلِينَ ﴾، [الأنبياء: ١٠٤].

والمعنى: نعيد أوّل الخلق كما بدأناه، تشبيها للإعادة بالإبداء في تناول القدرة لهما على السواء)(٢)

وإنها هو تشبيه الخلق الثاني بالخلق الأول لدفع استبعاد البعث، كقوله تعالى: ﴿أَفَعَيِنَا بِٱلْخَلِقِ ٱلْأَوَّلِ بَلَ هُمْ فِي لَبُسِ مِّنَ خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ [ق: ٥٦] وقوله: ﴿وَهُو اللَّذِي يَبُدَوُّا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ وَهُو اَهْوَنُ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧] ، فذلك مورد التشبيه، غير أن التشبيه لما كان صالحا للحمل على تمام المشابهة أعلمنا النبيء صلى الله عليه وسلم أن ذلك مراد منه)(٣)

#### ٣- البحث عن القواسم المشتركة

وفي سبيل هذا دعا عباده المؤمنين إلى لفت أنظار أهل الكتاب إلى أن إله الجميع واحد، وهو الذي أنزل الكتب، وأرسل الرسل مبشرين

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١٧/ ٤٧.

<sup>(</sup>٢) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٣/ ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (١/ ٩٥.

ومنذرين، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَجَادِلُواْ أَهْلَ الْكِتَبِ إِلَّا بِاللَّتِي هِي أَحْسَنُ إِلَّا اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

وأمثال هذه الآيات كثير جدا، وهي تصرح بأن إله المسلمين وأهل الكتاب واحد، وربهم واحد، والذي أنزل عليهم هو شيء واحد; أي: في جوهره، والمراد منه وهو الإيهان بالله وتوحيده والبعث والعمل (١١).

وإذن فلا حاجة إلى الشقاق والنزاع، والجدل والنقاش. وكلهم يؤمنون بإله واحد، والمسلمون يؤمنون بها أنزل إليهم وما أنزل إلى من قبلهم، وهو في صميمه واحد، والمنهج الإلهي متصل الحلقات.

«وكذلك أنزلنا إليك الكتاب. فالذين آتيناهم الكتاب يؤمنون به، ومن هؤلاء من يؤمن به، وما يجحد بآياتنا إلا الكافرون كذلك». على النهج الواحد المتصل. وعلى السنة الواحدة التي لا تتبدل. وعلى الطريقة التي يوحي بها(٢).

ووجه الوصاية بالحسنى في مجادلة أهل الكتاب أن أهل الكتاب مؤمنون بالله غير مشركين به فهم متأهلون لقبول الحجة غير مظنون

<sup>(</sup>١) تفسير المنار (٢/ ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن (٥/ ٢٧٤٥.

بهم المكابرة ولأن آداب دينهم وكتابهم أكسبتهم معرفة طريق المجادلة فينبغي الاقتصار في مجادلتهم على بيان الحجة دون إغلاظ حذرا من تنفيرهم، بخلاف المشركين فقد ظهر من تصلبهم وصلفهم وجلافتهم ما أيأس من إقناعهم بالحجة النظرية وعين أن يعاملوا بالغلظة وأن يبالغ في تهجين دينهم وتفظيع طريقتهم لأن ذلك أقرب نجوعا لهم. (۱)

#### ٤- تثمين الجوانب الإيجابية وتعظيمها والعمل على استثمارها

ومن منهجيات القرآن الكريم في التعامل مع الآخر أنه سعى إلى تثمين وتعظيم الجوانب الإيجابية، وحرص على استثمارها وإبرازها.

قال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهُلَ ٱلْكِنْكِ تَعَالُوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوْآَمٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُوْ أَلَا نَعْبُدَ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَا يُشْبُدُ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَا يُشْبُدُ إِلَّا ٱللَّهُ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ اللَّهُ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ اللَّهُ وَالْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِو اللَّهُ وَالْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِو اللَّهُ وَالْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِو اللَّهُ اللَّهُ تَعَلَّمُ وَاللَّهُ يَعْدُوا اللَّهُ مَا أَنْزِلَتِ ٱلتَّوْرَنَا لَهُ وَالْإِنجِيلُ إِلَا مِنْ بَعْدِو اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَعْدُوا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُثَالُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِيلُولُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِيلُ اللَّهُ اللْعُلِيلُولُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

هذا الخطاب يعم أهل الكتاب من اليهود والنصارى، ومن جرى مجراهم ﴿قُلْ يَتَأَهُّلُ ٱلْكِنَابِ تَعَالُوا إِلَىٰ كَلِمَةٍ ﴾ والكلمة تطلق على

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (٢١/ ٦.

الجملة المفيدة كما قال هاهنا. ثم وصفها بقوله: ﴿سَوَآعَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو ﴾ أي: عدل ونصف، نستوي نحن وأنتم فيها. ثم فسرها بقوله: ﴿أَلّا الله وَلَا أَلله وَلا صنها، ولا صليبا ولا طاغوتا، ولا نارا، ولا شيئا، بل نفرد العبادة لله وحده لا شريك له. وهذه دعوة جميع الرسل، قال الله تعالى: ﴿وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ، لَا إِلّهَ إِلّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥]. [وقال تعالى] (٢) ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أَمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا الله وَالنحل: ٣٦].

... ﴿ فَإِن تُولُوا فَقُولُوا أَشْهَدُوا بِأَنَّا مُسَلِمُونَ ﴾ أي: فإن تولوا عن هذا النصف وهذه الدعوة فأشهدوهم أنتم على استمراركم على الإسلام الذي شرعه الله لكم. (١)

والحجة: الدليل الذي يدل المسوق إليه على صدق دعوى القائم به وإنها تكون الحجة بين مختلفين في دعوى. ونفي الحجة نفي جنس يجوز أن يكون كناية عن نفي المجادلة التي من شأنها وقوع الاحتجاج كناية عن عدم التصدي لخصومتهم فيكون المعنى الإمساك عن مجادلتهم لأن الحق ظهر وهم مكابرون فيه وهذا تعريض بأن الجدال معهم ليس بذي جدوى.(٢)

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير: (٢/ ٥٥.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (٢٥/ (٦٣

# التغاضي عن مواطن النزاع وعدم الوقوف عندها.

وهنا يتغاضى القرآن الكريم في منهجيته في التعامل مع الآخر عن مواطن النزاع ولا يصدرها، ولا يبدأ بها، بل يبني على الثابت ويتجاوز نقاط الخلاف كسبا منه للمسلَّم والبدهي، وتعلية لقيم الإنسانية، ولذا حبب القرآن الإنسان في أن يؤسس الأخلاق الإنسانية العامة والتي يسميها الأستاذ المودودي بالأخلاق الأساسية، وهي ما يتفق عليه كل بني البشر، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَسُبُّوا اللَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدَوًا بِغَيْرِ عِلَّمِ كَذَيْكَ زَيِّنَا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم مَرْجِعُهُمْ فَيُنْبَعُهُم بِمَا كَافُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَا تَسُبُوا اللَّهِ عَمَلَهُمْ ثُمُ اللَّهِ عَمَلَهُمْ أَنَهُمَ الْإِن مَا عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَمَلَهُمْ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَمَلُهُمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

وهنا يقول الإمام الزنخشري بيانا للحكمة في النهي عن السب: فإن قلت: سب الآلهة حق وطاعة، فكيف صحّ النهى عنه، وإنها يصح النهى عن المعاصي؟ قلت: ربّ طاعة علم أنها تكون مفسدة فتخرج عن أن تكون طاعة، فيجب النهى عنها لأنها معصية، لا لأنها طاعة كالنهى عن المنكر هو من أجلّ الطاعات، فإذا علم أنه يؤدّى إلى زيادة الشر انقلب معصية، ووجب النهى عن ذلك النهى. كما يجب النهى عن المنكر. فإن قلت: فقد روى عن الحسن وابن سيرين أنها حضرا جنازة فرأى محمد نساء فرجع، فقال الحسن: لو تركنا الطاعة لأجل المعصية لأسرع ذلك

في ديننا. قلت: ليس هذا ممن نحن بصدده، لأنّ حضور الرجال الجنازة طاعة وليس بسبب لحضور النساء فإنهن يحضرنها حضر الرجال أو لم يحضروا، بخلاف سب الآلهة(١).

إن الطبيعة التي خلق الله الناس بها، أن كل من عمل عملا، فإنه يستحسنه، ويدافع عنه! فإن كان يعمل الصالحات استحسنها ودافع عنها. وإن كان عنها. وإن كان يعمل السيئات استحسنها ودافع عنها. وإن كان على الهدى رآه حسنا، وإن كان على الضلال رآه حسنا كذلك! فهذه طبيعة في الإنسان.. وهؤلاء يدعون من دون الله شركاء.. مع علمهم وتسليمهم بأن الله هو الخالق الرازق.. ولكن إذا سب المسلمون آلهتهم هؤلاء اندفعوا وعدوا عما يعتقدونه من ألوهية الله، دفاعا عما زين لهم من عبادتهم وتصوراتهم وأوضاعهم وتقاليدهم! ..

فليدعهم المؤمنون لما هم فيه: «ثم إلى ربهم مرجعهم فينبئهم بما كانوا يعملون» ..

وهو أدب يليق بالمؤمن، المطمئن لدينه، الواثق من الحق الذي هو عليه. الهادئ القلب، الذي لا يدخل فيها لا طائل وراءه من الأمور. فإن سب آلهتهم لا يؤدي بهم إلى الهدى ولا يزيدهم إلا عنادا. فها للمؤمنين وهذا الذي لا جدوى وراءه. وإنها قد يجرهم إلى سهاع ما يكرهون. من سب المشركين لربهم الجليل العظيم؟! وأخيرا يختم هذا الدرس، الذي

<sup>(</sup>١) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٢/ ٥٦

استعرض فيه صفحة الوجود الحافلة بالآيات والخوارق، في كل لحظة من ليل أو نهار.. (١).

<sup>7</sup>- التفريق بين المتعصب والمسالم وعدم التعميم في الحكم بين الصنفين.

ومن منهجيات القرآن الكريم الثابتة والمطردة أنه يفرق في الحكم بين المتعصب والمسالم فأعطى للمسالم حقوق المستأمن، وجعل خفر ذمته خيانة لله والرسول، وبذا يستطيع المجتمع الإنساني أن يتعايش ويتحاب، بغض النظر عن معتقده ودينه، ففرق القرآن الكريم حتى بين أصحاب الديانة الواحدة في النظرة والتعامل فقال تعالى: ﴿وَمِنْ أَهُلِ اللّٰكِتَبِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنَطَارٍ يُؤدِهِ ۖ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارٍ لَا يُؤدِهِ ۗ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارٍ لَكُودِهِ ۗ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارٍ لَكُودِهِ ۗ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارٍ لَكَ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارٍ لَا يُودِهِ وَلَيْكُ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارٍ لَا يُومَلُونَ وَمِنْهُم مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ وَاتَّقَى فَإِنَّ اللّٰهَ يُحِبُ اللّٰمَ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ (١٠) بَكَنَ مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ وَاتَّقَى فَإِنَّ اللّهَ يُحِبُ اللّٰمَ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ (١٠) بَكَا مَنْ اللّٰهَ اللّٰمَ وَمِنْ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمُ الللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمَ الللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ الللّٰمَ اللّٰمِ الللّٰمَ اللّٰمَ الللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ الل

والقرآن لم يحكم على أمة بالضلال والفسق بنص عام يستغرق جميع الأفراد، بل يعبر تارة بالكثير وتارة بالأكثر، وإذا أطلق أداة العموم يستثني بمثل قوله في بني إسرائيل: ﴿ ثُمُّ تَوَلَّكُ ثُمِّ إِلَّا قَلِي لَا مِّنكُمْ مَا تَشُومُ مُعْرِضُونَ بِلَا قَلِي لَا قِلِيلًا ﴾ [2: ١٥٥] أو يحكم (٣٠) وقوله فيهم: ﴿ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [3: ١٥٥] أو يحكم

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن (٢/ ١١٦٩)

على البعض ابتداء كما تقدم في قوله: ﴿ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنطَارِ يُؤَدِّهِ ﴾ [٣: ٧٥] الآية. وقال - يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنْ إِن تَأْمَنَهُ بِدِينَارِ لَا يُؤَدِّهِ ﴾ [٣: ٧٥] الآية. وقال - تعالى - فيهم: ﴿ وَمِن قَوْمِ مُوسَى آُمَّةٌ مَّهُ مُرُونَ بِالْخَقِّ وَبِهِ عَلَيْلُونَ ﴾ [٧: ١٥] وقال فيهم وفي النصارى: ﴿ مِنْهُم أُمَّةٌ مُّ مُّقَتَصِدَةً ۗ وَكَثِيرٌ مِنْهُم سَآءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴾ [٥: ٦٦] (١).

وفي هذا الموضع يبين طبيعة نظرة الإسلام الأخلاقية ومبعثها وارتباطها بتقوى الله: ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ - وَاتَقَىٰ فَإِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴿ آَ اللّهِ إِنَّ اللّهَ يَتُمُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثَمَنَا قَلِيلًا أُوْلَئَهِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُكَلّمُهُمُ اللّهُ وَلاَ يَنظُرُ لِلْيُهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَلا يُرَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ إِنَّ اللّهِ مَن اللهِ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

# ٧- إقرار معيار ثابت في التعامل بغض النظر عن الأشخاص

وبدا هذا واضحا في تركيز القرآن الكريم على ميزان ثابت لا يتغير بتغير الأشخاص ولا يتباين بتنوع الناس بل يقاس عليه كل وارد، فلا فرق في النظرة القرآنية بين المسلم والنصراني واليهودي والمشرك والصابئ في التعامل، إذا حقق الجميع ثوابت الإيهان، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلصَّدِينَ وَالنَّصَرَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ الحج: ١٧.

<sup>(</sup>١) تفسير المنار: (٤/ ٤٥).

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن (١/ ٤١٠).

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّدِعُونَ وَٱلنَّصَدَىٰ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْمُوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ مَيْعُونَ وَٱللَّهُمْ وَلَا هُمْ مَيْعُونَ ﴿ اللَّهُ مَ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللْمُولِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُولِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

والمقصود: أن كل فرقة آمنت بالله وباليوم الآخر، وهو المعاد والجزاء يوم الدين، وعملت عملا صالحا، ولا يكون ذلك كذلك حتى يكون موافقا للشريعة المحمدية بعد إرسال صاحبها المبعوث إلى جميع الثقلين فمن اتصف بذلك ﴿فَلاَخُونُ عَلَيْهِمْ ﴾ فيها يستقبلونه ولا على ما تركوا وراء ظهورهم ﴿وَلا هُمْ يَعُزَنُونَ ﴾(١).

ومعنى من آمن بالله واليوم الآخر من آمن ودام، وهم الذين لم يغيروا أديانهم بالإشراك وإنكار البعث فإن كثيرا من اليهود خلطوا أمور الشرك بأديانهم وعبدوا الآلهة كما تقول التوراة. ومنهم من جعل عزيرا ابنا لله، وإن النصارى ألهوا عيسى وعبدوه، والصابئة عبدوا الكواكب بعد أن كانوا على دين له كتاب. ... ثم إن اليهود والنصارى قد أحدثوا في عقيدتهم من الغرور في نجاتهم من عذاب الآخرة بقولهم: ﴿غَنُ أَبْنَكُوا اللّهِ وَأَحِبَتُوهُ وَ اللّهُ وَأَحِبَتُو وَ الله الذي اللّهِ وَاللّه اللّهِ وَاللّه اللّهِ وَاللّه اللّه وَاللّه اللّه والله الله والله الله والقتل، فصاروا البشر بها تحمله من عذاب الطعن والإهانة والصلب والقتل، فصاروا

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر :(۳/ ۱۵۶).

بمنزلة من لا يؤمن باليوم الآخر، لأنهم عطلوا الجزاء وهو الحكمة التي قدر البعث لتحقيقها (١).

والآية تقرر أنه أيا كانت النحلة، فإن من آمنوا بالله واليوم الآخر وعملوا صالحا- ومفهوم ضمنا في هذا الموضع، وتصريحا في مواضع أخرى أنهم فعلوا ذلك على حسب ما جاء به الرسول الأخير- فقد نجوا: ﴿فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ .. ولا عليهم مما كانوا فيه قبل ذلك ولا مما يحملون من أسهاء وعنوانات..فالمهم هو العنوان الأخير..

وهذا الذي نقرر أنه مفهوم من الآية ضمنا يعتبر من «المعلوم من الدين بالضرورة». فمن بديهيات هذه العقيدة، أن محمدا على اختلاف النبيين، وأنه أرسل إلى البشر كافة، وأن الناس جميعا على اختلاف مللهم ونحلهم وأديانهم واعتقاداتهم وأجناسهم وأوطانهم مدعوون إلى الإيهان بها جاء به، وفق ما جاء به في عمومه وفي تفصيلاته. وأن من لا يؤمن به رسولا، ولا يؤمن بها جاء به إجمالا وتفصيلا، فهو ضال لا يقبل الله منه ما كان عليه من دين قبل هذا الدين، ولا يدخل في مضمون قوله تعالى: «فلا خوف عليهم ولا هم يجزنون» (٢).

\*\*\*

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: (٦/ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن (٢/ ٩٤٢.

#### المبحث الثانمي

# أثر منهجية القرآن الكريم في التعامل مع الآخر علم الثرمنهجية القرآن الشهود الحضاري

يبدو أثر منهجية القرآن الكريم في التعامل مع الآخر في أمور ينبغي الوقوف عندها، وعدم تجاوزها، لننتقل بها من الوعي إلى السعي ومن التوصيف إلى التوظيف ومن الإدراك إلى الحراك، ومن العلم إلى العمل، ومن الفهم إلى التسخير، ومن أهم هذه الأمور ما يأتي:

# ١- الإفادة من موقف المخالف وعدم إهداره

فعندما يلتقي القرآن الكريم في منهجيته الثابتة مع مساحة مشتركة مع المخالف يستطيع أن يحافظ على المتاح والمباح، ويجعل الكل عونا على بناء الحضارة الإنسانية، التي هو والخصم فيها شركاء في البناء والنهاء.

وقد عرفنا كيف تعامل النبي على وهو المبين لأحكام القرآن ومنهجياته - كيف تعامل مع حلف الفضول؛ إذ يقول فيها خرجه البيهقي:) عن طلحة بن عبد الله بن عوف ، أن رسول الله على قال: «لقد شهدت في دار عبد الله بن جدعان حلفا ما أحب أن لي به حمر النعم، ولو أدعى به في الإسلام لأجبت قال القتيبي فيها بلغني عنه: وكان سبب الحلف أن قريشا كانت تتظالم بالحرم، فقام عبد الله بن جدعان والزبير بن عبد المطلب فدعاهم إلى التحالف على التناصر، والأخذ للمظلوم من الظالم، فأجابها بنو هاشم وبعض القبائل من قريش. قال الشيخ: قد

سهاهم ابن إسحاق بن يسار قال: بنو هاشم بن عبد مناف، وبنو المطلب بن عبد مناف، وبنو أسد بن عبد العزى بن قصي، وبنو زهرة بن كلاب، وبنو تيم بن مرة. قال القتيبي: فتحالفوا في دار عبدالله بن جدعان، فسموا ذلك الحلف حلف الفضول تشبيها له بحلف كان بمكة أيام جرهم على التناصف والأخذ للضعيف من القوي ، وللغريب من القاطن، قام به رجال من جرهم يقال لهم: الفضل بن الحارث ، والفضل بن وداعة ، والفضل بن فضالة، فقيل حلف الفضول جمعا لأسهاء هؤلاء.(١)

وفي رواية: (ولو دعيت به في الإسلام لأجبت، وما أحب أن أخيس به وإن لي حمر النعم )(٢)

فعمل ﷺ على الإفادة من مساحة الخير الموجودة في فطر الناس واغتنمها.

### ٢- البناء على القواسم المشتركة بين البشر

وهذا من غير شك يجعل الآخر يقبلك، أو على أقل احتمال يسمع إليك، وينظر إلى قضيتك ورسالتك، وليس عند المسلم ما يخاف عليه أو يستحى من عرضه،

عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «إنها بعثت لأتمم صالح الأخلاق (٣).

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى للبيهقى (٦/ ٥٩٦).

<sup>(</sup>۲) شرح مشكل الآثار (۱۵/ ۲۲۱).

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ط الرسالة (١٤/ ١٣٥٥.

# ٣- ضمان قدر من الحرية للمؤمن يستطيع من خلالها عرض فكرته ورسالته

وهذا لا يتأتي إلا بالسلم الاجتهاعي الذي يأمن كل إنسان فيه على حياته وحريته، والمسلم في هذا الموقف هو الرابح؛ لأنه لا يحتاج إلا إلى مساحة من الحرية ليعرض رسالته ويبين دعوته، فعن جابر بن عبد الله قال: «كان رسول الله على يعرض نفسه على الناس بالموسم» ، فقال: «ألا رجل يحملني إلى قومه، فإن قريشا قد منعوني أن أبلغ كلام ربي عز وجل» وروينا، عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه، أنه لما قرأ سورة الروم على مشركي مكة فقالوا: هذا ما أتى به صاحبك. قال: «لا، ولكنه كلام الله عز وجل» وقوله: وفي رواية أخرى: «ليس بكلامي، ولا كلام صاحبي، ولكنه كلام الله عز وجل» إتاحة الفرصة كاملة للتعرف على مضامين القرآن الكريم ورسالته (۱).

عن جابر بن عبد الله، قال: كان رسولُ الله ﷺ يَعرضُ نفسَه على الناس بالموقف، فقال: «ألا رجل يَحمِلُني إلى قَومِهِ، فإنَّ قريشاً قد مَنعوني أن أُبلِّغ كلامَ رَبِّي عز وجل»(٢).

<sup>(</sup>١) شعب الإيمان : ١/ ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داودت الأرنؤوط:٧/ ١١٥.

<sup>5</sup>- التعرف على رسالة القرآن من خلال مقولاته لا من خلال ما ينقل عنه.

ومن هنا دعا القرآن الكريم الناس كل الناس إلى التفكر والنظر والنظر والتدبر في آيه ومضامينه؛ فقال: ﴿ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَا ءَائَيْنَكُهُمْ فَكَذَّبُواْ رُسُلِي فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴿ اللَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ثُمَّ نَنَفَكُرُواْ مَا عَطُكُم بِوَحِدَةٍ أَن تَقُومُواْ بِلَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ثُمَّ نَنَفَكُرُواْ مَا بِصَاحِبِكُم مِن جِنَةً إِنْ هُو إِلَّا نَذِيرٌ لَكُم بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ ﴿ اللَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَى عَذَابِ شَدِيدِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ يَدَى عَذَابِ شَدِيدٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ يَدَى عَذَابِ شَدِيدٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ يَدَى عَذَابِ شَدِيدٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ يَدَى عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴿ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّ

إنها دعوة إلى القيام لله. بعيدا عن الهوى. بعيدا عن المصلحة. بعيدا عن ملابسات الأرض. بعيدا عن الهواتف والدوافع التي تشتجر في القلب، فتبعد به عن الله. بعيدا عن التأثر بالتيارات السائدة في البيئة. والمؤثرات الشائعة في الجاعة.

دعوة إلى التعامل مع الواقع البسيط، لا مع القضايا والدعاوى الرائجة ولا مع العبارات المطاطة، التي تبعد القلب والعقل من مواجهة الحقيقة في بساطتها.

دعوة إلى منطق الفطرة الهادئ الصافي، بعيدا عن الضجيج والخلط واللبس والرؤية المضطربة والغبش الذي يحجب صفاء الحقيقة.

وهي في الوقت ذاته منهج في البحث عن الحقيقة. منهج بسيط يعتمد على التجرد من الرواسب والغواشي والمؤثرات. وعلى مراقبة الله وتقواه.

وهي «بواحدة» .. إن تحققت صح المنهج واستقام الطريق. القيام لله.. لا لغرض ولا لهوى ولا لمصلحة ولا لنتيجة.. التجرد.. الخلوص.. ثم التفكر والتدبر بلا مؤثر خارج عن الواقع الذي يواجهه القائمون لله المتجردون.

«أن تقوموا لله. مثنى وفرادى» .. مثنى ليراجع أحدهما الآخر، ويأخذ معه ويعطي في غير تأثر بعقلية الجهاهير التي تتبع الانفعال الطارئ، ولا تتلبث لتتبع الحجة في هدوء.. وفرادى مع النفس وجها لوجه في تمحيص هادئ عميق.

«ثم تتفكروا. ما بصاحبكم من جنة» .. فما عرفتم عنه إلا العقل والتدبر والرزانة. وما يقول شيئا يدعو إلى التظنن بعقله ورشده. إن هو إلا القول المحكم القوي المبين (١).

وفي هذا كله من الخير للمسلم والأمة ما فيه.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن (٥/ ٢٩١٤)

## الخاتمة؛ أسأل اللّه حسنها،،،

#### أما بعد،،،

فقد بان من خلال هذا الجهد المتواضع عدد من النقاط والنتائج يمكن أن نجملها فيها يأتي:

- أن للقرآن منهجية ثابتة في التعامل مع الآخر، وأن لهذه المنهجية ملامح واضحة ومعالم ثابتة.
- أن هذه المنهجية مبنية على التتبع والرصد والاطراد والرقب لآيات القرآن الكريم ومواقفه.
- أن الوعي بهذه المنهجية يتيح للمسلم إحسان التعامل مع الآخر على بينة ومن خلال موقف شرعي أسسه القرآن وسعى إلى ترسيخه.
- أن هذه المنهجية سعت إلى تفعيل الجانب الإنساني وإعمال القواسم البشرية المشتركة.
- أن العمل على منهجية القرآن الكريم يتيح للمسلم فرصا واسعة في عرض رسالته وبيان فكرته ودعوته.
  - أنها أفادت من المساحات المتاحة في السلوك البشري والإنساني.

- أنها قابلة للتفعيل والتنزيل، وإعادة العمل خاصة في ظرفنا الراهن الذي تعيشه الأمة المسلمة.
- أنها منهجية تتآزر مع الجانب الإنساني وتتلاقي مع طبيعة القرآن الكريم ومقاصده الكبرى.

\*\*\*

### فهرس المصادر والمراجع

- تفسير القرآن الحكيم (تفسير المنار)، رشيد رضا(ت:١٣٥٤هـ)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، بدون طبعة، (١٩٩٠م).
- تفسير القرآن العظيم، ابن كثير (ت: ٧٧٤هـ)، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط/ ٢، (٢٠١٠هـ/ ١٩٩٩م).
- سنن أبي داو د، أبو داو دسليها نبن الأشعث السِّجِسْتاني (ت: ٢٧٥هـ)،
  تحقيق: شعيب الأرنؤوط، محمد كامل قره بللي، ط/١،
  (١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م).
- السنن الكبرى، المؤلف: أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ٥٥٨هـ)، المحقق: محمد عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنات
- شرح مشكل الآثار، المؤلف: أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن
  عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي
  (المتوفى: ٣٢١هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط
- في ظلال القرآن، الشهيد سيد قطب(١٣٨٧هـ)، دار الشروق، القاهرة، مصر، ط/ ٣٢، (١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٣م).

- الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، الزمخشري، اعتنى به وخرج أحاديثه وعلق عليه: خليل مأمون شيحا، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ط/٣، (١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م).التحرير والتنوير، ابن عاشور(ت:١٣٩٣هـ)، الدار التونسية، بدون طبعة، (١٩٨٤م).
- اللباب في علوم الكتاب أبو حفص سراج الدين عمر بن علي بن عادل الحنبلي الدمشقي النعماني (المتوفى: ٧٧٥هـ)، المحقق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت / لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هـ -١٩٩٨م
- المدخل إلى التفسير الموضوعي، لأستاذنا دعبد الستار فتح الله سعيد ط:دار التوزيع والنشر الإسلامية، ط:الثانية، ١٤١١هـ، ١٩٩١م، ص ٩٥،٠٠٠. الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى ١٤١٥هـ، ١٤٩٤.
- مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ٢٤١هـ)، المحقق: أحمد محمد شاكر، الناشر: دار الحديث القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤١٦هـ ١٩٩٥م

### فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع               |
|--------|-----------------------|
| ٧      | المقدمة               |
| ١٣     | المبحث الأول          |
| ١٤     | بين يدي المنهجية      |
| ۲۱     | ملامح المنهجية        |
| 37     | المبحث الثاني         |
| 49     | الخاتمة               |
| ٤١     | فهرس المراجع والمصادر |
| ٤٣     | فهرس الموضوعات        |

#### هذا الكتاب

جزء من مشروع علمي ولبنت من لبنات بنائه، يبتغي صوغ منظومت قرآنيت في زاوية التفسير الموضوعي يسعى إلى رصدها ومراكمة بعضها فوق بعض حتى يستطيل هذا الصرح.

وتدور مشكلة الدراسة حول بيان منهجية القرآن الكريم في التعامل مع الآخر، وما يترتب على ذلك من صلاح للبشرية وشهود للأمة المسلمة. والسؤال الأساس لهذه الدراسة هو: هل عني القرآن الكريم بالتعامل مع غير المسلمين في عرض دعوته، أو في العيش الإنساني المشترك؟

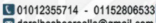
وكانت الإجابة:

أن للقرآن منهجية ثابتة في التعامل مع الآخر، بما فيها من ملامح واضحة ومعالم ثابتة مبنية على التتبع والرصد والاطراد والرقب لأيات القرآن الكريم ومواقفه؛ مما يتيح للمسلم حسن التعامل مع الآخر على بينة ومن خلال موقف شرعي أسسه القرآن وسعى إلى ترسيخه. وهذا بدوره يسعى إلى تفعيل الجانب الإنساني وإعمال القواسم البشرية المشتركة؛ فيعطي المسلم فرصاً واسعة في عرض رسالته وبيان فكرته ودعوته.

وفي هذه المنهجية تتآزر مع الجانب الإنساني وتتلاقي مع طبيعة القرآن الكريم ومقاصده الكبرى.







□ darelbasheerealla@gmail.com
 □ elbasheer.marketing@gmail.com
 □ www.darelbasheer.com

